


Religion in Philosophy and Theology 

Edited by 

AGATA BIELIK-ROBSON (Nottingham)  
HELEN DE CRUZ † (St. Louis, MO) · ASLE EIKREM (Oslo) 

HARTMUT VON SASS (Berlin) · HEIKO SCHULZ (Frankfurt a.M.) 
 

138 

 
 
 
 



  



Christian Kamleiter 

Rudolf Ottos Religionstheorie 
Eine implizite Theorie religiöser Kommunikation 

 

Mohr Siebeck 



Christian Kamleiter, Geboren 1989; Studium der Ev. Theologie; Vikariat; Promovend am 
DFG-Graduiertenkolleg Modell Romantik (Universität Jena); 2022 Promotion zum Dr. 
Theol.; Wiss. Mitarbeiter am Lehrstuhl für Systematische Theologie an der Universität Jena; 
Pfarrer der Ev.-Luth. Kirche in Bayern. 
orcid.org/0009-0009-2270-5558 

 

 

 

 

Gefördert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) – 250805958/GRK 2041 

ISBN 978-3-16-164212-8 / eISBN 978-3-16-164213-5 
DOI 10.1628/978-3-16-164213-5 

ISSN 1616-346X / eISSN 2568-7425 (Religion in Philosophy and Theology) 

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen National-
bibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind über https://dnb.dnb.de abrufbar. 

©  2026 Mohr Siebeck Tübingen.  

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung 
außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne Zustimmung des Verlags 
unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere für die Verbreitung, Vervielfältigung, Über-
setzung und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen. Das Recht 
einer Nutzung der Inhalte dieses Werkes zum Zwecke des Text- und Data-Mining im Sinne 
von § 44b UrhG bleibt ausdrücklich vorbehalten. 

Gedruckt auf alterungsbeständiges Papier. 

Mohr Siebeck GmbH & Co. KG, Wilhelmstraße 18, 72074 Tübingen, Deutschland 
www.mohrsiebeck.com, info@mohrsiebeck.com 

http://www.mohrsiebeck.com/


Für meine Eltern.





Vorwort

Im Februar 2022 wurde diese Studie als Dissertationsschrift an der Theologischen
Fakultät der Friedrich-Schiller-Universität Jena eingereicht. Sie ist das Ergebnis
von dreieinhalb Jahren intensiver Forschungsarbeit, die von vielen Menschen
begleitet wurde, denen ich von Herzen danken möchte.

Mein besonderer Dank gilt meiner Doktormutter Prof. Dr. Miriam Rose. Mit
wertschätzenden Rückmeldungen, pointierten Nachfragen und ihrem Blick über
die Fachgrenzen der Systematischen Theologie hinaus, hat sie maßgeblich dazu
beigetragen, dass ich den Entstehungsprozess dieser Arbeit als eine kontinuierliche
Horizonterweiterung empfunden habe. Prof. Dr. Claus-Dieter Osthövener danke
ich, dass er die Zweitbetreuung der Arbeit übernommen hat und mir besonders
den Zugang zu den in der Forschung bisher kaum beachteten Bereichen von Ottos
Werk eröffnet hat.

Ich habe es als Geschenk empfunden, diese Dissertation als Kollegiat am
DFG-Graduiertenkolleg Modell Romantik schreiben zu können. Die dort gepflegte
Kultur des interdisziplinären Forschens war ein ebenso fruchtbares Umfeld für
die Entstehung dieser Arbeit, wie der Austausch mit meinen Mitkollegiat*innen.
Stellvertretend für diesen Kreis bedanke ich mich bei Paula Kitzinger, Felix
Schallenberg und Max Ischebeck für alles Symphilosophieren, viele wertvolle
Gespräche und freundschaftliche Verbundenheit.

Das Arbeiten an dieser Dissertation war über weite Strecken von den Ein-
schränkungen durch die Corona-Pandemie geprägt. Dass ich besonders in dieser
Zeit niemals völlig allein für mich arbeiten musste, sondern im kontinuierlichen
Austausch mit theologisch kundigen Freunden stehen konnte, erfüllt mich mit
Dank. Jonathan Steensen danke ich für den engen telefonischen Kontakt, für das
gemeinsame Ringen um treffende Formulierungen und für viele kluge Gedanken.
Michael Bieber danke ich für eine langjährige, tiefe Freundschaft und regelmäßige
Telefonate mit immer neuen Impulsen.

An Lena Schmiedeke geht mein herzlicher Dank für die vielen germanistischen
Hinweise bei den Korrekturarbeiten. Auf Seiten des Verlags danke ich den Her-
ausgebenden für die Aufnahme in die Reihe Religion in Philosophy and Theology,
sowie Katharina Gutekunst und Jana Trispel für die Betreuung der Publikation.

In besonderer Dankbarkeit bin ich meiner Frau Luane verbunden. Sie hat mich
durch die Höhen und Tiefen dieser Arbeit begleitet und mich dabei mit viel Liebe
unterstützt.



VIII Vorwort

Schließlich danke ich meinen Eltern dafür, dass sie mir von klein auf eine
Haltung der Neugier und des kritischen Nach- und Hinterfragens vorgelebt und für
meinen Lebensweg mitgegeben haben. Diese Haltung hat mich erst zum Studium
der Theologie gebracht und damit letztendlich zu diesem Forschungsprojekt
geführt. Ihnen ist dieses Buch gewidmet.

Engelthal, den ersten Advent 2025



Inhaltsverzeichnis

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . VII
Abkürzungsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . XIV

I. „Religion fängt mit sich selber an“ – Rudolf Ottos wissen-
schaftlicher Ansatz 1

1. Ausgangslage, Anliegen und Vorgehensweise dieser Studie . . . . . . 2
1.1. Ausgangslage: Rudolf Otto und die Rezeption seines Denkens . 2

1.1.1. Ottos theologische Sonderstellung . . . . . . . . . . . . 2
1.1.2. Das neu erwachte Interesse an Otto in der aktuellen Theo-

logie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5
1.2. Anliegen und Vorgehensweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

1.2.1. Anliegen: Rekonstruktion von Ottos Religionstheorie als
implizite Theorie religiöser Kommunikation . . . . . . . 9

1.2.2. Vorgehensweise und Ausblick . . . . . . . . . . . . . . 19
2. Religiöse Intuition zwischen Schleiermacher und Indien – Otto als

Person und Wissenschaftler . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24
2.1. Kontinuierliche Horizonterweiterung – Biographische Skizze . . 24
2.2. Intuition statt System – Ottos Arbeitsweise . . . . . . . . . . . . 29
2.3. Ottos wissenschaftliches Werk – Ein Überblick . . . . . . . . . 32

3. Die infragegestellte Religion – Ottos geistesgeschichtlicher Kontext
und erste Antworten im Frühwerk . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38
3.1. Die Naturwissenschaften und die Krise der Religion . . . . . . . 38
3.2. Ottos Frühwerk: Apologie der Eigenständigkeit der Religion . . 42

II. Religiöse Kommunikation aus allgemeinreligiöser Per-
spektive – Religion als Kommunikationsgeschehen im
Umfeld von Das Heilige 49

1. Religion als erstpersonales Erleben eines Unaussprechbaren . . . . . 50
1.1. Der irrationale Grund der Religion und seine erstpersonale Er-

schlossenheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 50



X Inhaltsverzeichnis

1.2. „Gefühl“ und „Erleben“ als erstpersonale Zugangsweisen zum
Numinosen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58
1.2.1. Das religiöse Gefühl als nichtrationale Form des Erkennens 58
1.2.2. Der Erlebensbegriff in Ottos Kontext – Wilhelm Dilthey

und Wilhelm Herrmann . . . . . . . . . . . . . . . . . 63
1.2.3. Erleben als Modus religiöser Wirklichkeitserfahrung . . 71

1.3. Ertrag: Möglichkeit, Bedingungen und Grenzen der Kommuni-
zierbarkeit von Religion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78

2. Religion als Selbstaufklärung ihres transzendenten Grundes im Medium
der Kultur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84
2.1. „Auswicklung“ – Artikulation des irrationalen Erlebens . . . . . 85

2.1.1. „Ideogramme“ und „Schematisierung“ – Die Artikulation
des Irrationalen in uneigentlich-symbolischer Sprache . 85

2.1.2. Geschichtliche Entfaltung der Artikulation als Wechsel-
spiel von impulsiver Expressivität und rationaler Struktu-
rierungskompetenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90

2.1.3. Die religiöse Selbstaufklärung als Artikulation des Irra-
tionalen in Religion und Theologie . . . . . . . . . . . 97

2.2. Die Externalisierung religiösen Erlebens in der religiösen Kultur 98
2.2.1. Die ‚äußere‘ Dimension der Religion: Sprache, Praxis,

Materielles und Ideelles . . . . . . . . . . . . . . . . . 98
2.2.2. Die ‚äußere‘ Dimension der Religion als religiöse Kultur 106

2.3. „Ausdrucksmittel des Numinosen“ – Kultur als Medium der Religion116
2.3.1. Die mediale Funktion religiöser Kultur . . . . . . . . . 116
2.3.2. Das Entstehen der numinosen Atmosphäre – Die Funkti-

onsweise religiöser Kultur . . . . . . . . . . . . . . . . 122
2.3.3. Annäherung an das religiöse Problem der Offenbarung

mit den Mitteln der Ästhetik . . . . . . . . . . . . . . . 131
2.3.4. Die Bedeutung nichtkognitiver Kulturgestalten für die

Selbstaufklärung der Religion . . . . . . . . . . . . . . 134
2.4. „Divination“ und religiöse Mittler – Artikulation und Rezeption

in der Religionsgeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 135
2.4.1. Der Divinationsbegriff in Das Heilige . . . . . . . . . . 136
2.4.2. Religion als Bildungsgeschichte des religiösen Geschmacks142

2.5. Ertrag: Religiöse Kommunikation im Medium der Kultur . . . . 152
3. Religion und Theologie als intersubjektive Kommunikation . . . . . . 157

3.1. „Erörterung“ als methodische Zuspitzung der darstellenden Seite
religiöser Kommunikation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 158
3.1.1. Erörterung als methodische Anleitung zu eigener religi-

öser Einsicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 158
3.1.2. Theologische Arbeit als intersubjektive Kommunikation 164



Inhaltsverzeichnis XI

3.2. Engagiertes Verstehen – Die rezeptive Seite religiöser Kommuni-
kation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169
3.2.1. „Nachgefühl und Eingefühl“ als intuitiv nachvollziehende

Wahrnehmung religiöser Darstellungen . . . . . . . . . 170
3.2.2. „Selbstbesinnung“ als selbstreflexive Bewusstmachung

der intuitiven Wahrnehmung . . . . . . . . . . . . . . . 179
3.2.3. Das engagierte Subjekt als Voraussetzung gelingender

Kommunikation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 194
3.3. Ertrag: Religiöse Kommunikation als Wechselspiel umschreiben-

der Darstellung und engagierten Verstehens . . . . . . . . . . . 203
4. Zwischenfazit: Religion als Kommunikationsgeschehen im Medium der

Kultur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 208
4.1. Zusammenfassung: Ottos implizite Theorie religiöser Kommuni-

kation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 208
4.2. Potential und Grenzen von Ottos Kommunikationstheorie . . . . 212

4.2.1. Die literarische Gestalt von Das Heilige als Ausdruck von
Ottos Kommunikationstheorie . . . . . . . . . . . . . . 213

4.2.2. Zur Stringenz und Widersprüchlichkeit von Ottos Ansatz 223

III. Religiöse Kommunikation aus der christlichen Innenper-
spektive – Glaubensvermittlung in Ottos theologischem
Denken 235

1. Die Glaubenslehre: Religion als sich selbst vermittelnder Kulturzusam-
menhang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 236
1.1. Ottos Glaubenslehre-Vorlesung – Zur Einführung . . . . . . . . 236

1.1.1. Geschichte und Überlieferung der Glaubenslehre-Vorlesung236
1.1.2. Die Glaubenslehre von 1927 . . . . . . . . . . . . . . . 239

1.2. Religiöse Kommunikation in der Glaubenslehre . . . . . . . . . 243
1.2.1. Die Glaubenslehre als Entfaltung des Christentums aus

der Innenperspektive . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 243
1.2.2. Glaube ist Kulminationspunkt eines Vermittlungsgesche-

hens – Die „Konstituenten der Glaubenserkenntnis“ . . . 252
1.2.3. Glaube entsteht im Zusammenhang mit einem Äußeren . 256
1.2.4. Glaube entsteht, wo zum Äußeren der Heilige Geist kommt267
1.2.5. Glaube entsteht in einem sozialen Geschehen – Kirche

als „erzeugender Lebenszusammenhang“ . . . . . . . . 270
1.2.6. Glaube ist ein individuelles Vollzugsmoment konkreter

Subjekte – „experientia“ . . . . . . . . . . . . . . . . . 277
1.3. Ertrag: Christentumstheorie als Theorie der Glaubenskommuni-

kation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 281



XII Inhaltsverzeichnis

2. Die Missionspflicht der Kirche: Religiöse Kommunikation in der religi-
onslosen Gesellschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 287
2.1. Weimar 1919 – Historischer Kontext des Textes . . . . . . . . . 287
2.2. Inhaltliche Skizze des Textes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 289
2.3. Vergleich mit Ottos impliziter Theorie religiöser Kommunikation 296

2.3.1. Praktische Ekklesiologie als Ausformung des Gedankens
der Eigenständigkeit der Religion . . . . . . . . . . . . 296

2.3.2. „Christentum zweiter Hand“ und religiöse Pluralität –
Erweiterung und Ausdifferenzierung der Kommunikati-
onstheorie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 299

2.3.3. Ertrag: Religion als nach außen offenes Kommunikati-
onsgeschehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 303

3. Zwischenfazit: Religiöse Kommunikation als innerchristliche Selbst-
aufklärung mit missionarischer Offenheit . . . . . . . . . . . . . . . 306

IV. Ottos implizite Theorie religiöser Kommunikation als pro-
duktive Anknüpfung an Schleiermachers Reden 313

1. Das Verhältnis von Otto und Schleiermacher . . . . . . . . . . . . . . 314
1.1. Ottos Schleiermacherrezeption . . . . . . . . . . . . . . . . . . 315

1.1.1. Schleiermacher in Ottos Frühwerk 1899 – 1909 . . . . . 315
1.1.2. Schleiermacher im Umfeld von Das Heilige . . . . . . . 320
1.1.3. Ertrag: Die implizite Präsenz Schleiermachers in Ottos

Werk . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 324
1.2. Schleiermachers Denken als Modell für Ottos Ansatz . . . . . . 325

1.2.1. Die Modellheuristik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 325
1.2.2. Schleiermacher als Modell für Ottos praktische Ekklesio-

logie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 328
1.3. Ertrag: Ottos produktive Anwendung von bei Schleiermacher

präfigurierten Denkfiguren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 336
2. Das spezifische Profil von Ottos Theorie religiöser Kommunikation im

Vergleich zu Schleiermachers Reden . . . . . . . . . . . . . . . . . . 337
2.1. Die grundsätzliche Parallelität von Schleiermachers und Ottos

Kommunikationstheorien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 337
2.2. Personale Individualität als Ausgangspunkt für Schleiermachers

symmetrische Kommunikationstheorie . . . . . . . . . . . . . . 342
2.3. Ottos asymmetrische Konzeption religiöser Kommunikation . . 349

2.3.1. Religiöse Kommunikation zwischen egalitärer Gesellig-
keit und Vermittlung von Erkenntnis . . . . . . . . . . . 350

2.3.2. „Religionsindividuen“ – Geschichtliche Religion als über-
personaler Kulturzusammenhang . . . . . . . . . . . . . 355



Inhaltsverzeichnis XIII

2.3.3. Das Verhältnis von überpersonalem Kulturzusammen-
hang und personalen Individuen . . . . . . . . . . . . . 359

2.3.4. Religiöse Kommunikation in der literarischen Gestalt von
Das Heilige und den Reden . . . . . . . . . . . . . . . . 361

2.4. Ertrag: Schleiermacherrezeption ausgehend von der fünften Rede 364

V. Kritische Würdigung von Ottos Theorie religiöser Kom-
munikation 369

1. Grenzen und Potenzial von Ottos Ansatz . . . . . . . . . . . . . . . . 370
2. Ausblick: Eine Praxeologische Relektüre . . . . . . . . . . . . . . . . 381

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 391
Namensverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 403
Begriffsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 405



Abkürzungsverzeichnis

AHG OTTO: Die Anschauung vom Heiligen Geiste bei Luther.
ANB OTTO: Aufsätze das Numinose betreffend.
DH OTTO: Das Heilige.
GDÜ OTTO: Gefühl des Überweltlichen.
KFR OTTO: Kantisch-Fries’sche Religionsphilosophie.
NRW OTTO: Naturalistische und religiöse Weltansicht.
OA Otto-Archiv in der Universitätsbibliothek Marburg.
RE SCHLEIERMACHER: Über die Religion. Reden an die Gebildeten

unter ihren Verächtern, hrsg. von Rudolf Otto.
RGM OTTO: Reich Gottes und Menschensohn.
SU OTTO: Sünde und Urschuld.
WÖM OTTO: West-Östliche Mystik.



Teil I.

„Religion fängt mit sich selber an“ –
Rudolf Ottos wissenschaftlicher Ansatz



Kapitel 1.

Ausgangslage, Anliegen und Vorgehensweise dieser
Studie

1.1. Ausgangslage: Rudolf Otto und die Rezeption seines Denkens

1.1.1. Ottos theologische Sonderstellung

Rudolf Ottos Stellung in der neueren deutschsprachigen Theologie ist einzigartig.
Sein Denken, das er in einem umfangreichen Werk entfaltet, entzieht sich in
vielerlei Hinsicht einer eindeutigen Einordnung in gewohnte Kategorien. Dies
zeigt bereits der flüchtige Blick auf die lange Liste seiner Veröffentlichungen, die
von der Neuauflage von Friedrich Schleiermachers sogenannten Reden über die
Religion, über die Beschäftigung mit der Religionskritik des zeitgenössischen
Naturalismus, bis hin zur Analyse islamischer Architektur und der Übersetzung
altindischer Schriften reicht. In der Literatur firmiert Otto daher wahlweise als
Theologe, Religionsphilosoph oder Religionswissenschaftler.

Aus noch zu erläuternden Gründen gebührt dem Theologen Otto dabei der Vor-
rang, doch selbst innerhalb seines Faches ist die Zuordnung schwierig. Otto nimmt
bei der Entfaltung seiner Denklinien keinerlei Rücksicht auf herkömmliche Fächer-
grenzen: In der Systematik verhandelt er theologische und religionsphilosophische
Grundlegungsfragen genauso wie konkrete materialdogmatische und ethische Pro-
blemstellungen. Im Bereich des Neuen und Alten Testaments beschäftigt er sich
zeit seines Lebens mit Fragen, die weit über exegetische Einzelprobleme hinaus-
gehen und auch in der Praktischen Theologie legt er umfangreiche Entwürfe zur
Liturgie vor.

Daneben nehmen die religionswissenschaftlichen Forschungen einen sehr brei-
ten Raum in Ottos Werk ein. Die Beschäftigung mit altindischer Mystik, bud-
dhistischer Malerei oder jüdischen Hymnen sind allerdings kein abgeschlossener
Teilbereich seines Denkens, sondern stehen in direkter Wechselwirkung mit sei-
nen theologischen Anliegen. Sowohl die Religionstheorie, die Otto in seiner
Hauptschrift Das Heilige (DH)1 entwickelt, als auch die dezidiert christlich-
theologischen Überlegungen in seiner Vorlesung zur Glaubenslehre reichert er mit

1 RUDOLF OTTO: Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein
Verhältnis zum Rationalen. Mit einer Einführung zu Leben und Werk Rudolf Ottos von Jörg
Lauster und Peter Schüz und einem Nachwort von Hans Joas, München 2014. Das Heilige wird
im Rahmen dieser Studie nach der letzten Auflage von 1936 zitiert. Zitate aus früheren Auflagen
werden entsprechend gekennzeichnet.



1.1. Ausgangslage: Rudolf Otto und die Rezeption seines Denkens 3

Beobachtungen aus der Vorstellungswelt und dem konkreten Leben nichtchristli-
cher Religionen an und stellt sie damit in einen universalen Horizont.

Es muss kaum erwähnt werden, dass vor diesem Hintergrund jeglicher Versuch,
Otto in einer theologischen Tradition oder gar in einer der theologischen Schu-
len seiner Zeit zu verorten, zum Scheitern verurteilt ist. Von sich selbst schreibt
Otto treffend: „[...] meine stellung als modernistischer pietistisch angehauchter
lutheraner mit gewissen quakerneigungen ist eigen [...]“.2 In der Tat verbinden
sich in seinem Schaffen vielfältige Denktraditionen zu einer eigentümlichen Ge-
mengelage. Von Beginn an spielt die Beschäftigung mit der Theologie Martin
Luthers eine zentrale Rolle. Die Enge eines lutherischen Konfessionalismus bleibt
Otto allerdings fremd, vielmehr versteht er das eigene lutherische Bekenntnis als
feste Basis, von der aus seine Bemühungen, andere christliche und nichtchristliche
Formen der Frömmigkeit zu verstehen, erst möglich werden. Auch in der Theolo-
gie Schleiermachers entdeckt Otto vielversprechende Ansätze, die er allerdings
eigenständig und auch kritisch weiterführt.

Dabei verbindet Otto den Horizont eines aufgeklärten modernen Denkens um
1900 mit der grundlegenden Überzeugung, dass in der Religion eine bleiben-
de Wahrheit liegt, die es zu entfalten gilt. Mit seiner Sensibilität für spezifisch
moderne Fragen ist er seit seinen Studienzeiten eng mit der liberalen Theologie
verbunden. Besonders in den frühen Jahren seines akademischen Schaffens wird er
zumindest in der Außenwahrnehmung im weiteren Umfeld der Religionsgeschicht-
lichen Schule verortet. Dies entspricht jedoch nicht seinem Selbstverständnis, denn
bereits früh bewegt sich sein Denken in einem für die theologische Situation zu
Beginn des 20. Jahrhunderts einzigartigen Zwischenraum. Schon 1904 bleibt ihm
daher gleich zweimal eine außerordentliche Professur verwehrt: Die Fakultät in
Basel lehnt ihn wegen einer zu wenig liberalen Gesinnung ab, während der Berli-
ner Oberkirchenrat die Stelle in Breslau lieber an einen konservativeren Bewerber
vergibt.3

Spätestens mit seinem 1917 veröffentlichten Hauptwerk DH tritt diese Sonder-
stellung umso profilierter hervor. Zwar kommt sowohl aus dem liberalen Lager
als auch von Seiten der frühen dialektischen Theologie Zuspruch, jedoch bleibt
der eigenständige Entwurf beiden letztlich fremd. Indem er ganz entgegen sei-
ner Schleiermacherschen Herkunft im Moment des ‚Mysterium tremendum‘ den
zornigen Gott wiederentdeckt und die irrationalen und archaischen Formen der

2 Brief von Rudolf Otto an Jakob Wilhelm Hauer vom 23.05.1933, zitiert nach MARTIN
KRAATZ: „[...] meine stellung als ‚modernistischer pietistisch angehauchter lutheraner mit
gewissen quakerneigungen‘ ist eigen [...]“ – Bio- und Epistolographisches zu Rudolf Otto, in:
Jörg Lauster u.a. (Hrsg.): Rudolf Otto. Theologie – Religionsphilosophie – Religionsgeschichte,
Göttingen 2014, 1–17, hier 13. Das Original befindet sich im Nachlass Jakob Wilhelm Hauer,
Bundesarchiv Koblenz. Die Orthographie des Originals wurde beibehalten.

3 Vgl. REINHARD SCHINZER: Rudolf Otto – Entwurf einer Biographie, in: Ernst Benz
(Hrsg.): Rudolf Otto’s Bedeutung für die Religionswissenschaft und die Theologie heute. Zur
Hundertjahrfeier seines Geburtstags. 25. September 1969 (Beihefte der Zeitschrift für Religions-
und Geistesgeschichte XIV), Leiden 1971, 1–29, hier 14.



4 Kapitel 1. Ausgangslage, Anliegen und Vorgehensweise dieser Studie

Religion stark macht, erscheint Otto liberalen Denkern wie Ernst Troeltsch zuneh-
mend suspekt.4 Karl Barth dagegen liest 1919 „mit ziemlicher Freude“ Ottos DH
und erkennt im Gedanken des Numinosen und „Ganz Andere[n]“ eine erste Wei-
chenstellung in die richtige Richtung.5 Rudolf Bultmann, ab 1921 Ottos Kollege
in Marburg, stellt 1924 fest, DH übe berechtigte Kritik an der „hemmungslosen
Rationalisierung und Moralisierung christlicher Gedanken“ und sei „derselben
Situation erwachsen wie der Protest von Barth, Gogarten und ihrem Kreis“, jedoch
„führt die theologische Lösung, [...] in die entgegengesetzte Richtung“.6 Zwar lebt
Ottos Begriffsbildung des ‚Ganz Anderen‘ bei Barth weiter, doch der anfängliche
Zuspruch der dialektischen Theologie schlägt schnell in Kritik um. Allerdings
beruht dies auf Gegenseitigkeit, denn auch Otto kann weder dem in Marburg
um sich greifenden Existentialismus Martin Heideggers und Bultmanns noch der
dialektischen Theologie als solcher etwas abgewinnen.7

Die Sonderstellung von Ottos Ansatz führt dazu, dass sein Werk teils eigen-
artige Rezeptionswege nimmt. So steht die Tatsache, dass Otto in der deutschen
Theologie wenig Wirkung entfaltet und nach seinem Tod, auch aufgrund der
Prädominanz der dialektischen Theologie, fast gänzlich vergessen wird, im Gegen-
satz dazu, dass er im Ausland zu Lebzeiten teilweise als der deutsche Theologe
gilt. Besonders DH wurde in zahlreiche Sprachen übersetzt und erfuhr breite
internationale Aufmerksamkeit. Auch der Erfolg, den dieses Buch bei einer re-
ligiös interessierten, aber nicht unbedingt kirchlichen Leserschaft jenseits der
akademischen Theologie hatte, steht im Gegensatz zu Ottos innertheologischen
Außenseiterstellung. Aus dieser breiten Rezeption ist auch zu erklären, dass seine
markanten Begriffsbildungen in den bildungsbürgerlichen Wortschatz und be-
sonders auch in andere Geistes- und Kulturwissenschaften diffundieren. Einen
direkten Anschluss an Ottos Denken suchen allerdings in der deutschsprachigen
Forschung lediglich Vertreter der sich zu Beginn des 20. Jahrhunderts entwickeln-

4 Vgl. ERNST TROELTSCH: Zur Religionsphilosophie. Aus Anlaß des Buches von Rudolf
Otto über „Das Heilige“ (Breslau 1917), in: Kant-Studien 23 (1919), 65–76, hier 76.

5 Brief von Karl Barth an Eduard Thurneysen vom 03.06.1919, in: KARL BARTH: Karl
Barth – Eduard Thurneysen. Briefwechsel, hrsg. v. Eduard Thurneysen, Bd. 1: 1913–1921 (Karl
Barth Gesamtausgabe V), Zürich 1972, 330. Zu Barths Verwendung der Formulierung des
‚Ganz anderen‘ vgl. KATHARINA WIEFEL-JENNER: Rudolf Ottos Liturgik, Göttingen 1997, 73,
besonders die Anm. 65. Außerdem ANNETTE WILKE: Keine Urmotive, nur Besonderungen.
Rudolf Ottos West-Östliche Mystik, die Problematik des interreligiösen Dialogs und der Ver-
gleich Eckhart – Śankara, in: Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte 49 (1997), 34–70,
hier 42 f., besonders die Anm. 32.

6 RUDOLF BULTMANN: Die liberale Theologie und die jüngste theologische Bewegung, in:
Ders.: Glauben und Verstehen. Gesammelte Aufsätze, Bd. 1, Tübingen 91993, 1–25, hier 22.

7 Zum Verhältnis zwischen Otto und der dialektischen Theologie vgl. KRAATZ: „meine
stellung“, 4–6, außerdem den Brief von Rudolf Bultmann an Rudolf Otto vom 06.04.1918,
abgedruckt in: HANS-WALTER SCHÜTTE: Religion und Christentum in der Theologie Rudolf
Ottos, Berlin 1969, 130–139, im Original im Nachlass Rudolf Otto, Universitätsbibliothek
Marburg, Hs. 797:757.



1.1. Ausgangslage: Rudolf Otto und die Rezeption seines Denkens 5

den phänomenologisch ausgerichteten Religionswissenschaft, wie etwa Friedrich
Heiler und Gustav Mensching.

1.1.2. Das neu erwachte Interesse an Otto in der aktuellen Theologie

Im Blick auf die Rezeption von Ottos Werk hat sich inzwischen das Blatt gewendet.
In der Religionswissenschaft, die sich seit den 1960er Jahren zunehmend von der
phänomenologischen Herangehensweise verabschiedet hat und eine möglichst
distanzierte, deskriptive Perspektive auf ihren Gegenstand sucht, wurde Otto
die Rolle eines Gründervaters zugewiesen, von dessen methodischen Ansatz
es sich jedoch umso klarer abzugrenzen gilt.8 Die Theologie dagegen entdeckt
Otto spätestens seit den 1990er Jahren als einen inspirierenden Denker wieder,
dessen vielseitiges Werk auch auf aktuelle Problemstellungen neue Perspektiven
eröffnet. Ein wichtiger Grund für diese Renaissance ist, dass Ottos Ansatz in
einem doppelten Sinne unverbraucht ist.

Zum einen macht gerade seine einzigartige Position zwischen allen theologi-
schen Strömungen diesen Theologen interessant, der selbstironisch feststellt, mit
seiner eigensinnigen Theologie sitze er „gewiss nicht nur zwischen zwei sondern
zwischen 22 stühlen“.9 Während die jeweiligen Stärken und Schwächen der theo-
logischen Schulbildungen des frühen 20. Jahrhunderts zur Genüge bekannt und
die Argumente für oder gegen eine liberale, eine konservativ lutherische oder eine
dialektische Sichtweise im akademischen Diskurs eingeübt sind, entzieht sich
Ottos Denken einer pauschalen Kritik oder Würdigung. Seine eigentümliche Ei-
genständigkeit verlangt es umso mehr sich auf die komplexen und vielschichtigen
Denkbewegungen einzulassen. Wer sich in Ottos Denkwelt hinein begibt, wird
auf Fragen und Antwortansätze stoßen, die nichts von ihrer Aktualität eingebüßt
haben. Besonders die Ernsthaftigkeit, mit der Otto den Wahrheitsanspruch der
Religion gegen jede voreilige Verkürzung geltend macht, ohne dabei die Fragen
und Problemstellungen eines modernen und aufgeklärten Denkens aus den Augen
zu verlieren, machen sein Denken auch für heutige Debatten mehr als anregend.

Zum anderen bietet Ottos reichhaltiges Werk auch für kommende Generationen
von Forschenden vielfältige Anknüpfungspunkte. Dies liegt allein schon daran,
dass viele seiner Texte bis heute kaum erschlossen sind, was sowohl im inhalt-
lichen, wie im editorischen Sinne gilt. Viele Aufsätze und auch Monographien
Ottos stehen im Schatten von DH, von dem aus sein Denken in den allermeisten
Fällen rezipiert wird. Zwar nimmt dieses Buch eine Zentralstellung in Ottos Werk
ein, wodurch allerdings leicht übersehen werden kann, dass er in anderen Tex-

8 Zur Entwicklung der Rezeption und Kritik in der Religionswissenschaft vgl. die umfas-
sende Darstellung von DIRK JOHANNSEN: Das Numinose als kulturwissenschaftliche Kategorie.
Norwegische Sagenwelt in religionswissenschaftlicher Deutung (Religionswissenschaft heute
6), Stuttgart 2008, 36–65.

9 Brief von Rudolf Otto an Jakob Wilhelm Hauer vom 24.08.1933, zitiert nach KRAATZ:
„meine stellung“, 4 f. Das Original befindet sich im Nachlass Jakob Wilhelm Hauer, Bundesarchiv
Koblenz. Die Orthographie des Originals wurde beibehalten.



6 Kapitel 1. Ausgangslage, Anliegen und Vorgehensweise dieser Studie

ten teils ganz anders gelagerte Schwerpunktsetzungen vornimmt. Manche Texte
werden, wie der in der vorliegende Studie behandelte Aufsatz zur Missionspflicht
der Kirche (III 2), in der Sekundärliteratur lediglich in Fußnoten oder kurzen
Absätzen abgehandelt. Doch selbst Ottos Hauptschrift ist weniger erforscht als es
auf den ersten Blick scheint. Erst durch die verdienstvolle Arbeit von Katharina
Stäblein können Forschende seit 2019 auf eine kritische Edition der komplexen
Textgeschichte von DH zurückgreifen.10 Auch andere Texte aus Ottos Nach-
lass sind bis jetzt kaum zugänglich. So liegt eine umfangreiche Vorlesung zur
Glaubenslehre bisher lediglich in Form von maschinen- und handschriftlichen
Konvoluten vor, die derzeit für eine kritische Edition vorbereitet werden. Diese in
der Otto-Forschung fast gänzlich unbeachtete Vorlesung bietet teils völlig neue
Perspektiven auf Ottos Denken, auf die im Rahmen der vorliegenden Studie näher
eingegangen wird (III 1). Ebenso wenig ediert ist Ottos Ethik-Vorlesung, wie auch
eine Vielzahl seiner Briefe.11

Während in der phänomenologisch geprägten Religionswissenschaft Ottos
Andenken nie ganz erloschen war, erwacht das theologische Interesse an Ottos
Werk ab der zweiten Hälfte der 1960er Jahre erneut.12 In dieser Zeit entstehen
erste umfangreichere Einzeluntersuchungen, an deren Themen bereits verschie-
dene Zugänge zu Ottos Denken sichtbar werden. Ansgar Paus veröffentlicht
1966 unter dem Titel Religiöser Erkenntnisgrund eine umfassende erkenntnis-
theoretische Studie zu Ottos Theorie des religiösen Apriori.13 Drei Jahre später
verfolgt Hans-Walter Schütte das Verhältnis von Religion und Christentum in
der Theologie Rudolf Ottos und arbeitet deutlich heraus, dass Ottos Werk von

10 Vgl. KATHARINA STÄBLEIN: Rudolf Otto: „Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee
des Göttlichen und sein Verhältnis zum Rationalen.“ Kritische Edition mit einem Modell zur text-
genetischen Variantenverzeichnung prosaischer Texte, Diss., Bergische Universität Wuppertal,
2019.

11 Zu den Briefen vgl. KRAATZ: „meine stellung“. Einige Briefe von und an Otto bietet
SCHÜTTE: Religion, 117 ff.

12 Hier kann lediglich die Entwicklung der neueren deutschsprachigen Forschung skizziert
werden. Ottos Werk hat nicht nur zu Ottos Lebzeiten eine breite internationale Rezeption er-
fahren, sondern auch heute findet eine umfangreiche wissenschaftliche Beschäftigung jenseits
des deutschsprachigen Raums statt. Eine neuere Debatte in der englischsprachigen Forschung
wird unten (IV 1.1.2) skizziert. Daneben ist besonders die Rezeption in Japan bemerkenswert:
EIJI HISAMATSU: Rudolf Ottos Rezeption in Japan, in: Jörg Lauster u.a. (Hrsg.): Rudolf Otto.
Theologie – Religionsphilosophie – Religionsgeschichte, Göttingen 2014, 605–614. Dass Ottos
Ansatz auch für eine Theologie in der aktuellen Lebenswirklichkeit Lateinamerikas innovatives
Potential bereit hält, unterstreichen die vielfältigen Kontextualisierungen in den Aufsätzen des
zum hundertjährigen Jubiläum der Veröffentlichung von DH erschienenen Bandes der Zeitschrift
des Postgraduiertenprogramms der theologischen Hochschule in São Leopoldo/Brasilien: EZE-
QUIEL DE SOUZA/ONEIDE BOBSIN (Hrsg.): Centenário da publicação de „Das Heilige: Über
das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein Verhältnis zum Rationalen“ – de Rudolf Otto
(Protestantismo em Revista 44.1), São Leopoldo 2018.

13 ANSGAR PAUS: Religiöser Erkenntnisgrund. Herkunft und Wesen der Aprioritheorie
Rudolf Ottos, Leiden 1966.



1.1. Ausgangslage: Rudolf Otto und die Rezeption seines Denkens 7

einem christlich-theologischen Anliegen her zu verstehen ist.14 In der 1970 er-
schienenen Untersuchung Religion und Sprache nähert sich Alan Gibbons mit
einer sprachtheoretischen Heuristik an Ottos Denken an und versucht dessen
Religionsphilosophie als „die Behauptung der Sprachlichkeit Gottes“ und Ottos
Theorie der Religionsgeschichte als „Sprachgeschichte“ zu rekonstruieren.15

Aus den 1990er Jahren sind besonders die einschlägigen Studien von Georg
Pfleiderer und Katharina Wiefel-Jenner zu nennen. Pfleiderer untersucht in seiner
1992 erschienenen Monographie Theologie als Wirklichkeitswissenschaft die
Religionstheorien von Georg Wobbermin, Rudolf Otto, Heinrich Scholz und Max
Scheler und situiert Otto dabei im Kontext des theologischen Umbruchs zwischen
dem Scheitern der liberalen Theologie des Kaiserreichs und des Neueinsatzes
der dialektischen Theologie.16 Ein ganz anderer Fokus findet sich in Wiefel-
Jenners Untersuchung zu Rudolf Ottos Liturgik von 1997.17 In dieser bislang
umfassendsten praktisch-theologischen Studie zu Otto betrachtet Wiefel-Jenner
dessen liturgische Entwürfe vor dem Hintergrund seiner religionsphilosophischen
und theologischen Überlegungen und im Kontext der zeitgenössischen liturgischen
Erneuerung.

Spätestens ab den 2000er Jahren lässt sich von einer deutlichen Otto-Renais-
sance in der deutschsprachigen Theologie sprechen, die zunehmend das Gespräch
mit religionswissenschaftlichen und religionsphilosophischen Perspektiven auf
Otto sucht. So steht am Beginn der Otto-Rezeption des neuen Jahrtausends mit
The Numinous and Modernity des amerikanischen Religionswissenschaftlers und
Religionsphilosophen Todd Gooch eine im Rahmen eines Forschungsaufgenthalts
in Marburg entstandene englischsprachige Studie.18 Darin rekonstruiert Gooch die
Entwicklung von Ottos Denken im Horizont des geistesgeschichtlichen und religi-
ösen Kontextes des beginnenden 20. Jahrhunderts. Das zunehmende theologische
Interesse an Otto schlägt sich seitdem weniger in Monographien, dafür aber in
einer umso größeren Zahl an Aufsätzen nieder.19 Einen vorläufigen Höhepunkt
dieser Entwicklung stellt der internationale Kongress zu Rudolf Otto dar, der
2012 in Marburg stattfand. Der voluminöse Tagungsband bildet die internationale
Vielfalt der unterschiedlichen Perspektiven auf Ottos Ansatz ab und zeigt, wie das

14 SCHÜTTE: Religion.
15 Im Original teilweise hervorgehoben, ALAN GIBBONS: Religion und Sprache. Eine

Untersuchung über Rudolf Ottos Buch „Das Heilige“, Bern und München 1970, 87.
16 GEORG PFLEIDERER: Theologie als Wirklichkeitswissenschaft. Studien zum Religions-

begriff bei Georg Wobbermin, Rudolf Otto, Heinrich Scholz und Max Scheler (Beiträge zur
historischen Theologie 82), Tübingen 1992.

17 WIEFEL-JENNER: Rudolf Ottos Liturgik.
18 TODD GOOCH: The Numinous and Modernity. An Interpretation of Rudolf Otto’s Philo-

sophy of Religion (Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 293), Berlin
und New York 2000.

19 Vgl. exemplarisch die Aufsatzbände THORSTEN DIETZ/HARALD MATERN (Hrsg.): Ru-
dolf Otto. Subjekt und Religion, Zürich 2012 und WOLFGANG GANTKE/VLADISLAV SERIKOV
(Hrsg.): 100 Jahre „Das Heilige“. Beiträge zu Rudolf Ottos Grundlagenwerk (Theion 32),
Frankfurt am Main 2017.



8 Kapitel 1. Ausgangslage, Anliegen und Vorgehensweise dieser Studie

facettenreiche Werk dieses Denkers in einen fruchtbaren Dialog mit theologischen,
philosophischen und religionswissenschaftlichen Fragen gebracht werden kann.20

Neben dieser Vielzahl an Aufsätzen und kleineren Texten zu Otto ist besonders
die umfangreiche Monographie zu Ottos Begriff der Angst zu erwähnen, die Peter
Schüz 2016 unter dem Titel Mysterium Tremendum vorgelegt hat.21 Sehr detailliert
zeichnet Schüz nach, wie das Motiv der Angst sich quer durch Ottos Werk in
Begriffen wie der ‚Idee der Verlorenheit‘, des ‚Kreaturgefühls‘, der ‚numinosen
Scheu‘, oder des ‚Mysterium tremendum‘ entfaltet.

Dass es sich bei der neueren Forschung nicht um eine rein historische Beschäf-
tigung handelt, sondern Ottos Denken auch für aktuelle Problemstellungen ein
beträchtliches Innovationspotential bereit hält, zeigt sich exemplarisch an Ottos
Begriff des religiösen Gefühls. Dieses ist nicht nur ein zentraler Topos neuerer
Bemühungen um die Rekonstruktion von Ottos Ansatz22, sondern lässt sich auch
mit aktuellen Debatten um den intentionalen Charakter und den epistemischen
Status von Emotionen in ein fruchtbares Gespräch bringen. In unterschiedli-
cher Zuspitzung haben besonders Roderich Barth und Notger Slenczka diesen
Zusammenhang hergestellt.23 Mit seiner gefühlstheoretischen Grundlegung der
Theologie stellt Otto somit eine zentrale Referenz für den an diese Debatten
anschließenden programmatischen Entwurf einer ‚Theologie der Gefühle‘ dar.24

Der zweite wichtige Bezugspunkt ist in diesem Zusammenhang Friedrich Schlei-
ermacher. Damit zeigt sich in diesem Rekurs auf Otto indirekt ein bisher nur in
Ansätzen erschlossenes Feld der Otto-Forschung: Zwar wird auf die Bedeutung
von Schleiermachers Denken für Ottos Ansatz in der Forschung immer wieder
hingewiesen, jedoch stellt eine umfassende Untersuchung der Hintergründe dieser
Verbindung über Einzelstudien, wie etwa zum Gefühlsbegriff, hinaus immer noch
ein Forschungsdesiderat dar.25

Bereits dieser exemplarische Forschungsüberblick zeigt: Den einen Zugang
zu Ottos Denken gibt es nicht. Das liegt nicht nur an der Vielfalt der von Otto

20 JÖRG LAUSTER u.a. (Hrsg.): Rudolf Otto. Theologie – Religionsphilosophie – Religions-
geschichte, Göttingen 2014.

21 PETER SCHÜZ: Mysterium tremendum. Zum Verhältnis von Angst und Religion nach
Rudolf Otto, Tübingen 2016.

22 Eine umfassenden Rekonstruktion im Kontext der Entwicklung von Ottos Werk unter-
nimmt etwa HARALD MATERN: Rudolf Ottos religionsphilosophischer Gefühlsbegriff, in: Jörg
Lauster u.a. (Hrsg.): Rudolf Otto. Theologie – Religionsphilosophie – Religionsgeschichte,
Göttingen 2014, 109–153.

23 Vgl. RODERICH BARTH: Religion und Gefühl. Schleiermacher, Otto und die aktuelle
Emotionsdebatte, in: Lars Charbonnier/Matthias Mader/Birgit Weyel (Hrsg.): Religion und
Gefühl. Praktisch-theologische Perspektiven einer Theorie der Emotionen, FS Wilhelm Gräb,
Göttingen 2013, 15–48, sowie NOTGER SLENCZKA: Rudolf Ottos Theorie religiöser Gefüh-
le und die aktuelle Debatte zum Gefühlsbegriff, in: Jörg Lauster u.a. (Hrsg.): Rudolf Otto.
Theologie – Religionsphilosophie – Religionsgeschichte, Göttingen 2014, 277–293.

24 Vgl. RODERICH BARTH/CHRISTOPHER ZARNOW (Hrsg.): Theologie der Gefühle, Berlin
und Boston 2015.

25 Zur Verbindung von Otto und Schleiermacher vgl. IV.



1.2. Anliegen und Vorgehensweise 9

behandelten Themen, sondern auch an der Tatsache, dass er keine systematische
Entfaltung seines Ansatzes vorgelegt hat. Für die Otto-Forschung stellt dies eine
nicht zu unterschätzende Herausforderung dar, da Otto selbst alle von ihm bear-
beiteten Probleme als Elemente eines zusammenhängenden Komplexes versteht.
Seine Hauptschrift DH ist der Text, an dem die vielfältigen Fäden am konsequen-
testen zusammengeführt werden. Ähnliches geschieht unter anderem Fokus in
der Glaubenslehre-Vorlesung. Daneben besteht Ottos Werk aus mannigfaltigen
größeren und kleineren Texten, die teils detaillierte Miniaturen zu einzelnen Phä-
nomenen oder Problemen bieten, teils eine spezifische Denklinie entfalten. Dass es
sich dabei um Puzzlestücke eines großen Ganzen handelt, zeigt sich unter anderem
an den vielfältigen expliziten und impliziten Querverweisen, wodurch der einzel-
ne Text als konzentrierte Arbeit an einem Einzelproblem des Gesamtkomplexes
erscheint.

1.2. Anliegen und Vorgehensweise

1.2.1. Anliegen: Rekonstruktion von Ottos Religionstheorie als implizite Theorie
religiöser Kommunikation

„Religion fängt mit sich selber an“.26 Sucht man nach einem Gedanken, der die
vielfältigen Denklinien in Ottos Werk zusammenhält, so stößt man unweigerlich
auf das Grundmotiv, das Otto in dieser Formulierung anspricht. Dieses Motiv
zieht sich in mannigfaltigen Variationen quer durch Ottos gesamtes Denken. Es
zeigt sich etwa in der Annahme einer eigenständigen religiösen Veranlagung,
in dem Bestehen darauf, dass Religion nicht als Epiphänomen psychischer oder
moralischer Momente zu denken ist, im Begriff des Numinosen als eigenständigen
Bezugspunkt religiöser Wirklichkeitswahrnehmung, im Gedanken eines religiösen
Apriori und nicht zuletzt in der literarischen Gestaltung von Ottos Hauptschrift
DH. Deutlich wird in alldem: Religion ist für Otto ein Moment sui generis, das
als solches irreduzibel zum menschlichen Dasein dazu gehört.

Mit dem Satz, dass ‚Religion mit sich selber anfängt‘ bringt Otto in DH das
Ergebnis seiner Auseinandersetzung mit dem Psychologen Wilhelm Wundt auf
den Punkt. In einer längeren Rezension von dessen Völkerpsychologie hatte er
1910 dessen Versuche, Religion mit psychologischen und naturwissenschaftlichen
Annahmen zu erklären, einer fundamentalen Kritik unterzogen (I 3.2).27 Während
Wundt versucht, die Vorstellungs- und Gefühlswelt, die in gelebter Religiosität
gepflegt wird, als ein Produkt menschlicher Fantasietätigkeit zu erklären und somit

26 Hervorhebung im Original, DH, 160.
27 Vgl. RUDOLF OTTO: Mythus und Religion in Wundts Völkerpsychologie, in: Theologi-

sche Rundschau 13 (1910), 251-275.293–305. Inhaltlich findet sich dieser Gedanke bereits in
diesem früheren Text. In einem überarbeiteten späteren Abdruck integriert Otto die pointierte
Formulierung aus DH: Vgl. ders.: Der Sensus Numinis als geschichtlicher Ursprung der Religion.
Eine Auseinandersetzung mit Wilhelm Wundts „Mythus und Religion“, in: Ders.: Gefühl des
Überweltlichen. (Sensus Numinis), München 1932, 11–54, hier 53.



10 Kapitel 1. Ausgangslage, Anliegen und Vorgehensweise dieser Studie

psychologische Gründe für die Entstehung von Religion anführt, behauptet Otto,
dass Religion nur dann angemessen verstanden wird, wenn sie als ein gänzlich
eigenständiges Moment des menschlichen Bewusstseins gedacht wird. Religiöse
Vorstellungen entstehen demnach, weil – in Anlehnung an die Schleiermachersche
Formulierung von der ‚eigenen Provinz im Gemüt‘ – eine ganz eigene Form der
Wirklichkeitswahrnehmung stattfindet.

Der Ausgangspunkt von Ottos Ansatz ist der Protest des religiösen Menschen
gegen eine Verkürzung der Religion auf deren geschichtliche, physische, psychi-
sche oder soziale Komponenten. Wundts Religionstheorie steht dabei paradigma-
tisch für eine solche Verkürzung. In einer polemischen und vielzitierten Aussage
zu Beginn von DH formuliert Otto diesen Protest. Er spricht seine Leserschaft
direkt an und fordert sie auf, „sich auf einen Moment starker und möglichst
einseitiger religiöser Erregtheit zu besinnen“.28 Wer dies nicht könne, solle das
Buch beiseite legen, denn, so Otto, „wer sich zwar auf seine Pubertäts-gefühle
Verdauungs-stockungen oder auch Sozial-gefühle besinnen kann, auf eigentüm-
lich religiöse Gefühle aber nicht, mit dem ist es schwierig Religionskunde zu
treiben“.29 Die polemische Aufzählung nennt Erklärungen, die der Religion nicht
gerecht werden: Religion kann demnach nicht entwicklungspsychologisch etwa
als pubertärer Übergangsstatus der Menschheit oder des Individuums beschrieben
werden. Sie wird nicht adäquat erfasst, wenn sie als ein, den Verdauungsstockun-
gen ähnliches, somatisch bedingtes Phänomen erklärt wird, etwa indem sie aus
der physischen Beschaffenheit des Gehirns abgeleitet wird. Ebenso wenig geht sie
im moralisch-sittlichen Zusammenleben der Menschen auf. Ein religiöser Mensch,
so Otto, wird solche „Theorien dankend ablehnen“, denn sie werden dem nicht
gerecht, was er selbst in seiner religiösen Wahrnehmung empfindet.30

Religion wird für Otto nur dann adäquat verstanden, wenn ihr „eigentüm-
lich[er]“ Charakter zur Geltung kommt.31 Dieser spezifischen Eigentümlichkeit
der Religion gilt Ottos ganzes Interesse. Um sie näher zu bezeichnen, bildet er
den Begriff des ‚Numinosen‘. Dieser Begriff, der fortan mit dem Namen Rudolf
Otto untrennbar verknüpft ist, avanciert zum Zentralterminus von Ottos Denken.
Allerdings ist er zuallererst nur eine Negativanzeige: Was mit dem Numinosen
konkret gemeint ist, lässt sich demnach nicht begrifflich fassen. So ist das Numi-
nose die Chiffre für einen „Überschuß“.32 Es zeigt an, dass Religion nicht in ihrer
begrifflich fixierbaren und empirisch beschreibbaren Phänomengestalt aufgeht.
Erst das Numinose qualifiziert die Religion als solche: „Das wovon wir reden und
was wir versuchen wollen einigermaßen anzugeben, [...] lebt in allen Religionen
als ihr eigentlich Innerstes und ohne es wären sie garnicht Religion.“33

28 DH, 8.
29 Ebd.
30 Ebd.
31 Ebd.
32 Ebd., 5.
33 Hervorhebung im Original, ebd., 6.



Namensverzeichnis

Abraham 60, 165, 196 f., 279
Aristoteles 337

Bach, Johann Sebastian 127, 134, 155
Barth, Karl 4, 222, 229, 236, 383
Barth, Roderich 8, 59, 76, 94 f., 314
Barth, Ulrich 62, 73, 92 f., 226, 337, 350
Baumgarten, Otto 287
Benjamin, Walter 130
Beyer, Gudrun 148
Böhme, Gernot 123, 128
Bois-Reymond, Emil du 40, 44
Bourdieu, Pierre 110, 112, 376
Bousset, Wilhelm 25, 27, 287
Bräunlein, Peter 379
Büchner, Ludwig 39
Bultmann, Rudolf 4, 26, 184, 276, 323
Buntfuß, Markus 222
Butler, Judith 110

Calvin, Johannes 136 f., 264, 267
Christus, Jesus 36, 42, 138–142, 146, 148 f.,

151, 155, 202, 226, 241, 253, 259, 262,
265, 269 f., 276 f., 282–284, 322, 368

Cicero, Marcus Tullius 107

Deißmann, Adolf 287
Dibelius, Otto 287, 295
Dilthey, Wilhelm 41, 63–71, 73, 76 f., 79, 120,

159, 180–183, 187, 189, 319
Dole, Andrew 323

Ebbinghaus, Hermann 120
Eckhart, Meister 37, 320
Eliade, Mircea 379
Erne, Thomas 121, 128

Feigel, Friedrich 17, 213–216, 219 f., 222 f.

Feuerbach, Ludwig 39
Fichte, Johann Gottlieb 172, 237, 320
Fox, George 138
Frank, Franz Hermann Reinhold von 24
Frick, Heinrich 196
Fries, Jakob 22, 33, 44 f., 54 f., 57, 59, 99, 114,

136 f., 143, 150, 168, 180, 182–184, 186,
190, 194, 228, 230, 319–321, 323

Gibbons, Alan 7, 98
Gibson, James Jerome 129
Goethe, Johann Wolfgang von 64, 99, 137, 322
Gogarten, Friedrich 4
Gooch, Todd 7, 196, 288 f.

Haeckel, Ernst 39–41
Harnack, Adolf von 35, 217, 314, 342
Hauskeller, Michael 123 f.
Heidegger, Martin 4
Heiler, Friedrich 5, 379
Heim, Karl 287
Herder, Johann Gottfried 64, 108, 222
Herrmann, Wilhelm 26, 65 f., 68–71, 73, 75,

77, 81, 180 f., 183, 217 f., 321
Hiob 167
Hubmann, Gerald 183
Husserl, Edmund 63, 109, 174

Jakob 91, 93 f., 97, 125, 155, 197
James, William 56 f., 141, 300
Johannsen, Dirk 5, 213, 215–217, 219, 233

Kant, Immanuel 32, 38, 40, 43, 45, 58, 86,
88 f., 114, 136 f., 144, 182, 186, 228, 230,
293, 317, 320, 330, 337–339

Krauß, Kerstin 173

Lauster, Jörg 238



404 Namensverzeichnis

Lipps, Theodor 129, 171–173
Lotze, Hermann 63
Luhmann, Niklas 13
Luther, Martin 3, 25, 32, 34, 54, 66, 71 f., 146,

226, 229 f., 233, 253, 257–259, 264, 280

Mahr, Bernd 326 f.
Melanchthon, Philipp 241
Mensching, Gustav 5
Moleschott, Jacob 39

Natorp, Paul 63
Nelson, Leonard 33, 169
Novalis 319, 351

Osthövener, Claus-Dieter 33, 236, 288, 309,
314, 319, 324

Paulus 143 f.
Paus, Ansgar 6
Perrenoud, Markus 80, 157, 168, 198, 213–

216, 220, 222
Pfleiderer, Georg 7, 162 f.
Plato 168
Poland, Lynn 102, 213, 221, 223
Probst, Jörg 130

Rade, Martin 27, 287
Radermacher, Martin 123
Ramakrishna 138
Reckwitz, Andreas 107–111, 114, 377, 381 f.
Richter, Cornelia 324
Rickert, Heinrich 184
Ritschl, Albrecht 42, 368
Rolffs, Ernst 287

Śaṅkara 37, 320
Sartre, Jean-Paul 110
Sass, Hartmut von 382 f., 389 f.
Sauer, Mirjam 18 f., 220 f., 348, 362
Schlegel, Friedrich 319
Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst 3, 8,

10, 18 f., 21 f., 32, 45, 55, 58–66, 72 f., 76,

81 f., 89, 114, 137 f., 143, 145, 147–149,
162, 168, 180, 182-184, 198 f., 217 f.,
220, 222, 234, 237, 243, 248, 251 f., 276,
288, 292, 304 f., 311 f., 314–353, 355–357,
359–368, 371 f., 374 f., 377, 382

Schlosser, Georg 316
Schütte, Hans Walter 6 f., 54
Schüz, Peter 8, 314 f.
Siebeck, Paul 250
Slenczka, Notger 8, 162–164
Smith, Arthur David 323 f.
Sokrates 166–168, 353
Stäblein, Katharina 6, 15, 30, 34 f., 75, 176,

250
Stachowiak, Herbert 326
Stein, Edith 174
St. Viktor, Hugo von 160

Tagore, Rabindranath 28
Taylor, Charles 110
Tersteegen, Gerhard 101, 134
Thimme, Friedrich 287
Tillich, Paul 17, 29, 222, 295
Titchener, Edward Bradford 173
Troeltsch, Ernst 4, 27, 54, 98 f., 150, 287

Vignes, Cyprian 138
Vischer, Robert 170–172
Vischer, Theodor 170
Vogt, Carl 39

Wagner, Rudolf 39
Wette, Wilhelm Martin Leberecht de 45, 55,

137, 139, 143, 149 f., 316, 321
Wiefel-Jenner, Katharina 7, 143, 288
Windelband, Wilhelm 41
Wörn, Katharina 295
Worringer, Wilhelm 31, 124 f., 130, 172
Wundt, Wilhelm 9 f., 33, 43, 45 f., 54, 81, 91,

96, 105, 113, 115, 120, 149, 165, 174 f.,
189, 227, 261, 277, 339



Begriffsverzeichnis

Ahnung/Ahndung 45, 55, 135, 137, 140, 145,
197, 209 f., 300 f., 319 f.

Analogie 46, 60, 82 f., 89, 144, 160, 162–165,
167 f., 172, 174, 203, 212, 222

– analogia entis 222
– analogia fidei 222
Anamnesis 168, 179, 231
Andacht 44, 46, 55, 118, 132, 198–201, 290,

294, 318, 329, 342, 383, 385
Anderes, ganz 4, 82, 126, 132, 216, 229, 269
Anlage, religiöse 16, 45 f., 57, 93, 115, 117,

120, 129, 131, 138–141, 143 f., 146–149,
178 f., 189, 230 f., 297, 301, 308, 312, 374,
378, 384 f., 390

Apriori 45, 61, 99, 140, 145, 168, 182, 186,
310, 385

– religiöses 6, 9, 16, 140, 146, 224, 268
arrēton siehe Ineffabilität
Artefakt 22, 103–105, 110, 113–115, 152, 165,

176, 194, 203, 209 f., 218, 221, 282, 301,
361, 371, 375, 380, 382, 386 f.

Artikulation 13 f., 18, 20, 22, 59, 76, 85–100,
113 f., 135, 152, 165 f., 204–206, 209 f.,
218, 243–245, 247, 262–264, 266, 271,
278, 282 f., 294, 298, 347, 352 f., 354,
358, 371, 375–378, 380

Ästhetik 52 f., 76, 81–83, 117, 119, 128–134,
137, 144 f., 150, 154, 160 f., 164, 166, 170,
172 f., 178, 203, 209, 212, 219, 225 f., 229,
232, 239, 261, 296, 329, 375, 386

Atmosphäre 122–125, 127–130, 134 f., 154,
164, 210, 219, 277, 247, 385—387, 389

Begabung, religiöse 115, 139–142, 147–151,
157, 165, 210 f., 226, 263, 272, 290, 292 f.,
295, 302, 307, 311, 322, 343, 361, 371

Buddhismus 2, 27, 29, 119, 224, 386

Darstellung 13 f., 20, 22, 28, 30, 87–90, 97,
99, 105, 116–119, 121 f., 124, 126, 130,
133–135, 155, 157, 162 f., 165, 168–170,
203–206, 212, 214, 219, 225, 259, 262,
271–273, 275 f., 278, 284, 307, 309, 329,
344, 346–350, 352 f., 362 f., 371

Darstellbarkeit 52, 55, 59, 69 f., 79, 86, 88 f.,
105, 133, 176, 203, 212, 222, 234, 312,
351, 364, 371

Divination 32, 34, 85, 115, 135–148, 151 f.,
154, 164, 199, 202, 206, 219 f., 225 f.,
272, 277, 302, 310, 320–324, 342 f., 361

Dunkelheit 119, 122, 127 f., 130, 132

Einbildungskraft 9, 45 f., 81, 93, 96 f., 115,
120, 174

Einfühlen 96, 103, 129, 157, 166, 170–180,
187, 189, 192, 194, 197 f., 203 f., 207, 216,
230, 233, 354, 371, 384–386

Ekklesiologie 241, 253, 271, 274, 277, 287 f.,
296, 299, 304, 307, 328 f., 333–336, 348 f.
siehe auch Kirche

Empathie 159, 173, 176, 178, 189, 198, 201,
210, 285, 297, 308

Engagement 129, 157, 170, 192–194, 198,
201–206, 210, 212, 215–217, 219, 222 f.,
230 f., 232–234, 248 f., 251, 279–281, 285,
299, 308, 363 f., 371, 375, 377, 384–388

Erhabenes 82 f., 86, 88–90, 102, 105, 112 f.,
120 f., 125, 127, 130, 213, 225, 298

Erkenntnis, dunkle 57, 59, 75, 87, 93, 101, 149,
278

Erkenntnistheorie 30, 168, 171 f., 249
Erleben/Erlebnis 52, 62–71, 81 f., 84, 106,

138–140, 142, 152, 159, 161, 169, 179,
181–183, 185, 195, 197, 204, 208, 214–
216, 219, 228, 233, 255, 269, 289, 317, 347,



406 Begriffsverzeichnis

364, 383–385
– religiöses 20, 22, 44–46, 50, 55, 57, 71–78,

85–87, 90, 92–100, 104, 112, 115–118,
121, 125, 135, 137, 151–154, 175, 176,
178, 187, 189, 192 f., 198 f., 205, 209–211,
217 f., 232, 239, 277 f., 291, 294, 296–300,
302 f., 307, 314, 321 f., 334, 341–343, 350,
352, 360, 371, 373, 382, 385, 389

Erlebnisqualität 44, 75, 84, 87, 118, 161, 188
Erzählung siehe Narration
Ethik 6, 26, 35 f., 42, 56, 63, 196, 242, 261

Fascinans/Fascinosum 15, 17, 30, 34, 77, 226,
389

Fantasie siehe Einbildungskraft

Gebet 102, 118, 243 f., 273, 280, 291, 358,
383

Gefühl 8–10, 15–18, 20–22, 30, 33 f., 45 f.,
50, 53, 55, 57–62, 72–78, 80–96, 99, 104,
113, 117, 118, 120–124, 131 f., 134 f., 137,
139, 142 f., 144, 151, 153–155, 159–162,
165, 167, 168, 177 f., 187, 189, 192–194,
197–199, 202, 204, 206, 209 f., 216, 218,
224 f., 228, 230, 233, 237, 239, 248, 265,
278, 279 f., 291, 293 f., 298–301, 308 f.,
314, 319 f., 321, 329, 334, 341, 346, 352 f.,
359, 365, 370, 372, 374–376, 380, 383 f.,
385, 388

– Abhängigkeitsgefühl 43, 46, 60 f., 76, 81,
162, 318, 321–324

– Gefühlsanalyse 62, 85, 95, 104, 154 f.,
– Kreaturgefühl 8, 60 f., 74, 77, 81, 162 f., 165,

168, 196 f., 279, 296, 300, 315, 318, 321 f.,
389

– Schuldgefühl 52, 74, 187, 190–192, 195, 201
– Theologie der Gefühle 8, 376
Geheimnis 3, 8, 15, 17, 34, 43, 46, 54 f., 59,

72, 74, 82, 102, 105, 120, 122, 125–127,
131 f., 146, 175 f., 230 f., 267, 269–271,
275–277, 297, 302, 314, 317 f., 339, 344

Geist
– menschlicher 28, 33, 39, 40, 42, 44–46, 67,

81, 93, 107, 109 f., 113–116, 131, 137,
145 f., 149, 160, 169, 182 f., 188, 228, 230,
261, 290, 322, 331 f., 334, 339, 382, 384

– heiliger 54, 72, 119, 136, 139, 141, 145, 150,
252, 255–258, 263 f., 267–271, 276 f., 279,

282, 284, 297, siehe auch Pneumatologie
Geschmack
– religiöser 141, 144 f., 148, 150, 153, 210,

272, 281, 300 f., 308 f., 360 f., 365, 371,
375

– ästhetischer 160
Gnade 37, 72, 77, 229 f., 233, 237, 239, 253 f.,

269, 279 f., 389
Gotik 31, 124 f., 127, 172, 210, 225, 386
Gottesdienst 27, 36, 102–104, 119, 154, 177,

204, 218, 224, 288 f., 292–294, 332

Heiliger Geist siehe Geist
Heiliges 15, 17, 56, 88, 102, 112, 121, 137 f.,

140–142, 145, 168, 195, 214 f., 229 f.,
241, 244, 302, 314, 322

Heilsgeschichte 139
Hinduismus 27, 29, 36 f., 105 f., 113 f., 224,

386

Ideogramm 76, 85–88, 92, 94–97, 100, 152 f.,
192, 218, 222, 233

Individualität 189, 233 f., 344 f., 347–349, 351,
353, 355, 357, 361, 363, 365–367, 373 f.,
376

Individuum 10, 19, 110, 146, 151, 183, 234,
241 f., 273–275, 291, 334 f., 343–349,
354, 360, 363, 376

Ineffabilität 15, 52, 55, 78 f., 100 f., 114,
162 f., 174, 317, 385 f., siehe auch Mitteil-
barkeit

Inkommensurabilität siehe Darstellbarkeit
Innerlichkeit 70, 84, 103, 145, 166 f., 209, 255,

262, 282, 375
Intersubjektivität 16, 159, 163, 165, 167, 169,

171, 173, 189, 193, 205, 212, 219, 223,
230 f., 233, 259, 272 f., 294, 297, 312, 343,
363, 371

Intuition 17, 20, 30, 34, 45, 52 f., 59, 61, 86 f.,
93, 95–97, 100, 106, 116, 119, 120, 134,
137, 148, 178 f., 185, 187, 192–197, 202–
205, 208 f., 212, 214, 227, 231, 265,
294, 302, 322, 352, 376

Involviertsein siehe Engagement
Irrationales 3, 15, 20, 33 f., 50–59, 61 f., 64,

77, 78 f., 81 f., 84–86, 88, 90, 92–95, 97 f.,
100, 112, 114, 116, 118, 122, 125–127,
132, 134 f., 153, 159, 161, 205, 214, 218,



Begriffsverzeichnis 407

225, 228, 239, 291, 358, 370
Islam 2, 27, 31, 99, 103, 126 f., 134, 224

Judentum 2, 27, 99, 101–104, 105, 118, 202,
224, 386

Kirche 41, 102 f., 105, 125, 127, 176, 199,
230, 239, 243 f., 248, 252–255, 257, 269 f.,
271, 273–277, 284, 286–292, 294–299,
301–304, 307 f., 311 f., 315, 332 f., 335,
344, 350, 358 f., 368, 371, 376, 384
siehe auch Ekklesiologie

Kontemplation 29, 134, 139 f., 198–202,
204 f., 210, 212, 219, 279 f., 290 f., 294,
299, 318, 329, 342, 383, 371, 375, 385–387

Körperlichkeit 44, 110, 124, 171, 218, 382,
386 f.

Kultur 20, 22, 85, 100, 106–117, 122 f., 129,
133 f., 136, 149–156, 165 f., 175 f., 178 f.,
181, 189, 203–206, 208–211, 218–221,
224–226, 228 f., 231–234, 240, 242–244,
246–249, 251, 255, 260, 265, 268, 270 f.,
277 f., 280–286, 289 f., 298–304, 306–312,
324, 338, 349, 353, 355–357, 359–361,
365–367, 371–390

Kulturbildung 112–114, 116, 122, 129 f., 133–
135, 151, 164, 166, 179, 189, 203–205,
210, 218 f., 229, 248, 278, 284 f., 306,
361, 365

kulturelle Entwicklung 46, 121, 153, 210, 298
Kunstwerk 113, 129 f., 150, 172 f.

Leere 119, 121 f., 125–128, 130–132, 134
Lied siehe Musik

Materialismus 38–41, 43, 57, 331, 339
Materielles 100, 104–110, 114 f., 123–125,

129 f., 134, 209, 224, 380, 382, 386 f.
Medialität siehe Medium
Meditation siehe Kontemplation
Medium 13 f., 19 f., 22, 69, 85, 104, 116–118,

122, 126, 134 f., 151 f., 165, 169, 208–211,
218 f., 224 f., 258 f., 270, 281–284, 290,
298 f., 301, 304, 310, 312, 347, 360, 371,
375

Mitteilbarkeit 14 f., 51, 59, 85 f., 312, siehe
auch Ineffabilität

Mitteilung 12–14, 16, 23, 79, 102, 142, 151,
157 f., 165, 177 f., 193, 205–207, 211, 220,

231 f., 234, 245, 266, 282, 284, 291, 304,
308, 333, 336, 343, 347–350, 352,
354, 365 f.

Mittler, religiöser 148–150, 152, 157, 189,
211, 254, 272 f., 275, 284, 302, 306 f.,
311, 343–345, 366, 377

Moderne 3, 5, 18, 23, 28 f., 33, 36–38, 40,
42 f., 68, 146, 170, 222, 229, 270, 287, 289–
293, 296–299, 301–304, 307, 312, 315–
319, 322, 328–331, 335, 337–340, 359,
364, 366, 372–373, 375–377, 390

Monismus 39, 331
Musik 52, 87, 117, 119, 124, 126–128, 134,

144, 151, 221, 243 f., 299, 302, 307, 348,
361, 378, 380, 386

Mysterium siehe Geheimnis
Mystik 2, 28, 37, 103, 138, 198, 200, 209,

257–259, 275 f., 282, 318, 320, 380

Nachfühlen siehe Einfühlung
Narration 215, 217, 233, 262, 266
Negation 77 f., 94 f., 99, 118, 122, 125–127,

131, 134, 162–167, 203, 212, 225 f., 269,
389

Numen 60, 77, 80, 94, 106, 112 f., 115, 150 f.,
277, 294, 388

Numinoses 9–11, 15–17, 19, 22, 34, 51, 56,
60–62, 71, 77–86, 88–92, 94 f., 97, 100,
102, 105 f., 113, 116–125, 127–135, 137,
144, 150, 152–156, 158–161, 164–166,
169, 179, 184, 193 f., 197 f., 204–206,
208–211, 214–216, 218, 224–226, 229–
233, 239, 248, 269, 285, 309–311, 322,
324, 329–341, 352 f., 362–364, 370, 384,
386–389

Offenbarung 34, 45, 132 f., 136, 138–140,
142–151, 152, 155 f., 206, 216, 219, 222,
226, 234, 253, 259 f., 262–265, 267, 269 f.,
276 f., 281–284, 296 f., 307, 321 f., 329,
335, 341, 375 f., 379, 382, 384, 387 f.

Performanz 110, 114, 128, 135, 151, 168,
198, 214 f., 222, 383, 389

Pneumatologie 25, 71, 136, 139, 150, 207, 219,
241, 249, 253, 267–270, 275–277, 284,
290, 297, 388, siehe auch Geist

Praktik 29, 105, 107, 109 f., 114, 177, 203,
205, 210, 218, 221, 271, 280, 282, 361, 371,



408 Begriffsverzeichnis

380, 382–387
Praxeologie 110 f., 380–389
Praxis
– religiöse 102, 104 f., 112, 119, 132, 141,

152 f., 177, 200 f., 209, 230, 265, 273,
288, 293, 296, 329, 381, 388–390

– Glaubenspraxis 273, 357
– kirchliche 36, 243 f., 288, 292
Praxistheorie siehe Praxeologie
Prophet siehe Mittler

Quale siehe Erlebnisqualität

Rationales 15, 50–55, 59, 61–64, 66–70, 77–
79, 81–89, 93–98, 100, 117 f., 126–128,
132, 153, 158, 164, 166, 169, 170, 188, 208,
211 f., 214, 218, 226 f., 230, 245, 268, 291,
293, 317, 331, 339, 354, 358, 365, 370, 376

Rationalisierung 4, 53, 64, 100, 106, 114, 135,
152, 153, 187, 209, 211, 227 f., 319

Rationalismus 32, 53, 55, 63 f., 80, 135,
227 f., 317, 320 f., 338, 356

Raum/Räumlichkeit 74, 123, 125, 134, 152,
164, 215, 220, 386 f.

Religionsgeschichte 7, 16, 33 f., 45 f., 79, 90,
96–98, 115, 142–148, 150 f., 153, 189, 202,
210 f., 224, 277, 319

revelatio siehe Offenbarung
Ritus/Ritual 22, 27, 104 f., 113 f., 135, 152,

154 f., 176, 209, 218, 224, 265, 282, 375,
378

Sakrament 105, 244, 253 f., 257 f.
Scheu 8, 33, 46, 58, 60 f., 74, 77, 80, 87 f., 97,

120, 154, 226, 388
Schweigen siehe Stille
Schwelle 128 f., 166, 180, 299
Sich Einlassen siehe Engagement

Stille 29, 119, 122, 127, 130 f., 132, 134, 294,
386 f.

Subjekt 13 f., 16 f., 21 f., 25, 51 f., 55, 60–62,
67–70, 72, 74 f., 77 f., 91 f., 99, 103, 106,
108–111, 113, 115 f., 118–123, 128 f.,
132 f., 138 f., 149, 151–153, 159 f., 163 f.,
166 f., 169–173, 175–180, 182, 185, 188,
190–194, 198–202, 204–207, 209–211,
216 f., 219, 231, 233 f., 249, 251, 253–
258, 260 f., 264, 267, 271–280, 283 f.,
298 f., 306 f., 318, 326 f., 341, 343 f.,
347–350, 353–355, 359–360, 363–365,
368, 371,373, 375, 377 f., 382–390

Subjektivität 40, 45, 53, 56–60, 63, 69, 74 f.,
78, 81, 85, 93, 106, 108–112, 115 f., 123,
128, 152, 154, 171 f., 179, 185, 196, 209,
212, 231, 259, 278, 326, 376, 380, 382

Symbol 22, 46, 87–89, 92, 96 f., 104–109, 113,
115, 117, 149, 209, 222, 228, 237, 243 f.,
252, 259 f., 265, 267 f., 271 f., 275, 279,
283–285, 310 f., 358, 368, 373, 382 f.,
386

Symbolisierung 85–88, 95, 153, 209, 221, 256,
258, 382

Symbolwelt 115, 133, 218, 251, 382, 386

Tradierung siehe Überlieferung
Tremendum 3, 8, 15, 17, 34, 77, 89, 95, 105,

176, 226, 230, 310, 389

Überlieferung 17, 106, 108, 113, 117, 131,
139, 148, 151, 154, 167 f., 178, 247, 250,
256, 260, 264, 271, 273, 277 f., 281, 284,
291 f., 307, 311, 325, 327, 367, 377

Unsagbarkeit siehe Ineffabilität

Veranlagung siehe Anlage
Versenkung siehe Kontemplation


	Cover
	Titel
	Vorwort��������������
	Inhaltsverzeichnis
	Abkürzungsverzeichnis����������������������������
	I. „Religion fängt mit sich selber an“ – Rudolf Ottos wissenschaftlicher Ansatz��������������������������������������������������������������������������������������
	1. Ausgangslage, Anliegen und Vorgehensweise dieser Studie�����������������������������������������������������������������
	1.1. Ausgangslage: Rudolf Otto und die Rezeption seines Denkens����������������������������������������������������������������������
	1.1.1. Ottos theologische Sonderstellung�����������������������������������������������
	1.1.2. Das neu erwachte Interesse an Otto in der aktuellen Theologie���������������������������������������������������������������������������

	1.2. Anliegen und Vorgehensweise���������������������������������������
	1.2.1. Anliegen: Rekonstruktion von Ottos Religionstheorie als implizite Theorie religiöser Kommunikation����������������������������������������������������������������������������������������������������������������



	Namensverzeichnis������������������������
	Begriffsverzeichnis��������������������������


<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (Eurostandard \050Coated\051, 11%, UCR, 360%)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Off
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.1000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 524288
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness false
  /PreserveHalftoneInfo true
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Preserve
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages false
  /ColorImageMinResolution 150
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages false
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth 8
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /FlateEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.76
    /HSamples [2 1 1 2] /VSamples [2 1 1 2]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.76
    /HSamples [2 1 1 2] /VSamples [2 1 1 2]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 15
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 15
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages false
  /GrayImageMinResolution 150
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages false
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth 8
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /FlateEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.76
    /HSamples [2 1 1 2] /VSamples [2 1 1 2]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.76
    /HSamples [2 1 1 2] /VSamples [2 1 1 2]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 15
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 15
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages false
  /MonoImageMinResolution 300
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages false
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects true
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName (http://www.color.org)
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ENU ()
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AllowImageBreaks true
      /AllowTableBreaks true
      /ExpandPage false
      /HonorBaseURL true
      /HonorRolloverEffect false
      /IgnoreHTMLPageBreaks false
      /IncludeHeaderFooter false
      /MarginOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /MetadataAuthor ()
      /MetadataKeywords ()
      /MetadataSubject ()
      /MetadataTitle ()
      /MetricPageSize [
        0
        0
      ]
      /MetricUnit /inch
      /MobileCompatible 0
      /Namespace [
        (Adobe)
        (GoLive)
        (8.0)
      ]
      /OpenZoomToHTMLFontSize false
      /PageOrientation /Portrait
      /RemoveBackground false
      /ShrinkContent true
      /TreatColorsAs /MainMonitorColors
      /UseEmbeddedProfiles false
      /UseHTMLTitleAsMetadata true
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /BleedOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName (sRGB IEC61966-2.1)
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements true
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles true
      /MarksOffset 6
      /MarksWeight 0.250000
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PageMarksFile /RomanDefault
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [595.276 841.890]
>> setpagedevice




